
SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
632 

REVISTA CIENTÍFICA MULTIDISCIPLINAR SAGA 
https://doi.org/10.63415/saga.v2i2.138 

 
 

Artículo de Revisión Sistemática  

Integración de Saberes Ancestrales en el Currículo de Educación 

Básica Ecuatoriana 

Integration of Ancestral Knowledge into the Ecuadorian Basic Education Curriculum 

Katherine Iveth López Avalos1  , Dennys Joel Zambrano Guanulema2  , 

Marco Antonio Bustos Cardenas3  , Mesias Joselito Gaibor Mora4   

1 Unidad Educativa Fiscomisional de Fuerzas Armadas Colegio Militar Nro. 6 Combatientes de Tapi, Riobamba, Ecuador 
2 Unidad Educativa Mariscal Antonio José de Sucre, Riobamba, Ecuador 
3 Unidad Educativa Carlos Cisneros, Riobamba, Ecuador 
4 Ministerio de Educación, Ecuador 

INFORMACIÓN DEL 

ARTÍCULO 

 

Historial del artículo 

Recibido: 02/04/2025  

Aceptado: 08/05/2025 

Publicado: 28/05/2025 

 

Palabras clave: 

currículo, educación, 

interculturalidad, 

saberes, tradiciones  

 

ARTICLE INFO 

 

Article history: 

Received: 04/02/2025 

Accepted: 05/08/2025 

Published: 05/28/2025 

 

Keywords: 

curriculum, education, 

interculturality, 

knowledge, traditions 

 

INFORMAÇÕES DO 

ARTIGO 

 

Histórico do artigo: 

Recebido: 02/04/2025 

Aceito: 08/05/2025 

Publicado: 28/05/2025 

 

Palavras-chave: 

currículo, educação, 

interculturalidade, 

saberes, tradições 

RESUMEN 
 

Este estudio presenta una revisión sistemática sobre la integración de saberes ancestrales 

en el currículo de educación básica ecuatoriana, en un contexto donde la interculturalidad 

sigue siendo una deuda pendiente. El objetivo principal fue analizar los fundamentos 

teóricos, experiencias educativas, tipologías del conocimiento ancestral y los desafíos para 

su efectiva inclusión en el sistema educativo. La metodología empleada consistió en la 

formulación de una pregunta de investigación clara, la definición de criterios de 

elegibilidad, la búsqueda exhaustiva en bases académicas y literatura gris, y la síntesis 

temática de 20 fuentes relevantes. Los resultados revelan avances normativos 

significativos, pero también una implementación curricular limitada y fragmentada. 

Asimismo, se identificaron experiencias pedagógicas exitosas, aunque aún aisladas, que 

evidencian el potencial educativo de los saberes ancestrales. En conclusión, es urgente 

impulsar políticas sostenibles, formación docente intercultural y una transformación 

estructural del currículo que legitime los conocimientos ancestrales como parte integral de 

una educación equitativa y pertinente. 

 

ABSTRACT 
 

This study presents a systematic review of the integration of ancestral knowledge into the 

Ecuadorian basic education curriculum, in a context where interculturality remains an 

unresolved issue. The main objective was to analyze the theoretical foundations, 

educational experiences, typologies of ancestral knowledge, and the challenges for its 

effective inclusion in the educational system. The methodology involved formulating a 

clear research question, defining eligibility criteria, conducting an exhaustive search in 

academic databases and grey literature, and thematically synthesizing 20 relevant sources. 

The results reveal significant normative advances, but also a limited and fragmented 

curricular implementation. Successful pedagogical experiences were also identified, 

though still isolated, demonstrating the educational potential of ancestral knowledge. In 

conclusion, there is an urgent need to promote sustainable policies, intercultural teacher 

training, and a structural transformation of the curriculum that legitimizes ancestral 

knowledge as an integral part of equitable and relevant education. 

 

RESUMO 
 

Este estudo apresenta uma revisão sistemática sobre a integração dos saberes ancestrais 

no currículo da educação básica equatoriana, em um contexto onde a interculturalidade 

mailto:katherinelopez02@hotmail.com
https://orcid.org/0009-0009-3411-5272
mailto:dennyszambrano199@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-4440-2930
mailto:toltio@yahoo.es
https://orcid.org/0009-0000-1127-7556
mailto:joselitogaibor@hotmail.com
https://orcid.org/0009-0009-8271-1394


SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
633 

 continua sendo uma dívida pendente. O objetivo principal foi analisar os fundamentos 

teóricos, as experiências educativas, as tipologias do conhecimento ancestral e os desafios 

para sua efetiva inclusão no sistema educacional. A metodologia utilizada consistiu na 

formulação de uma pergunta de pesquisa clara, definição de critérios de elegibilidade, 

busca exaustiva em bases acadêmicas e literatura cinzenta, e síntese temática de 20 fontes 

relevantes. Os resultados revelam avanços normativos significativos, mas também uma 

implementação curricular limitada e fragmentada. Foram identificadas experiências 

pedagógicas bem-sucedidas, embora ainda isoladas, que evidenciam o potencial educativo 

dos saberes ancestrais. Conclui-se que é urgente impulsionar políticas sustentáveis, 

formação docente intercultural e uma transformação estrutural do currículo que legitime 

os conhecimentos ancestrais como parte integral de uma educação equitativa e pertinente. 

 

Forma sugerida de citar (APA): 
 

López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor Mora, M. J. (2025). 

Integración de Saberes Ancestrales en el Currículo de Educación Básica Ecuatoriana. SAGA: Revista Científica 

Multidisciplinar, 2(2), 632-642. https://doi.org/10.63415/saga.v2i2.138  

 

 
Esta obra está bajo una licencia internacional 

Creative Commons de Atribución No Comercial 4.0 

 

INTRODUCCIÓN 

En las últimas décadas, la educación 

intercultural en Ecuador ha cobrado visibilidad 

en discursos oficiales, sin traducirse 

completamente en transformaciones 

estructurales del currículo. La inclusión de 

saberes ancestrales aún enfrenta tensiones 

entre modelos pedagógicos hegemónicos y la 

riqueza epistémica de los pueblos originarios, 

como denuncian Espinoza Briones et al. 

(2021). 

La necesidad de esta revisión surge del desfase 

entre políticas educativas multiculturales y su 

implementación real en las aulas. Suárez-

Guerra (2019) advierte que la integración de 

conocimientos ancestrales continúa siendo 

simbólica y fragmentada, más decorativa que 

sustancial. Esto compromete la legitimación 

del conocimiento indígena como componente 

esencial del aprendizaje. 

En este contexto, recuperar y revalorar los 

saberes ancestrales no solo es un acto de 

justicia histórica, sino una vía hacia una 

educación situada, coherente con el territorio, 

la lengua y la cosmovisión local. La FAO 

(2020) insiste en que estos saberes son clave 

para lograr sistemas sostenibles y resilientes, 

tanto en educación como en alimentación. 

El idioma kichwa, por ejemplo, encierra no 

solo comunicación, sino identidad, 

cosmovisión y afecto. Ilvis (2018) evidencia 

que su enseñanza debe ir más allá del aula para 

impregnar la vida escolar. La lengua, al igual 

que el saber botánico o agrícola ancestral, es 

una herramienta de resistencia y una propuesta 

pedagógica viva. 

La revisión también se enmarca en 

experiencias de conservación biocultural que 

han conectado escuela, territorio y comunidad. 

Sarmiento et al. (2018) muestran cómo estos 

enfoques, cuando son articulados con actores 

locales, ofrecen escenarios educativos que 

enriquecen el currículo y fortalecen la relación 

entre conocimiento y pertenencia. 

Además, esta investigación se justifica en la 

urgencia de enfrentar el cambio climático y el 

deterioro ambiental desde perspectivas que ya 

han demostrado resiliencia. Nicholls et al. 

(2017) explican que la agroecología tradicional 

puede aportar respuestas valiosas al colapso de 

modelos agrícolas modernos. La educación no 

puede estar ajena a ello. 

El objetivo de esta revisión es analizar 

críticamente los fundamentos teóricos, 

normativos, experiencias y desafíos 

relacionados con la incorporación de saberes 

ancestrales en el currículo de educación básica 

ecuatoriana. Se pretende visibilizar enfoques 

existentes, identificar vacíos y proponer líneas 

de acción coherentes con una educación 

verdaderamente intercultural. 

 

https://doi.org/10.63415/saga.v2i2.138
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
634 

Los hallazgos de este estudio pueden orientar 

futuras investigaciones, inspirar reformas 

educativas contextualizadas y fortalecer 

vínculos entre comunidades y escuelas. 

Además, sientan las bases para el diseño de 

políticas públicas inclusivas, que reconozcan a 

los saberes ancestrales no como adorno 

curricular, sino como eje epistemológico y 

pedagógico transformador. 

METODOLOGÍA 

Formulación de la pregunta de 

investigación 

La revisión partió de una pregunta central: 

¿Cómo se integran los saberes ancestrales en el 

currículo de educación básica ecuatoriana y 

cuáles son los enfoques, experiencias, desafíos 

y propuestas más relevantes? Esta interrogante 

guió toda la revisión y permitió identificar los 

componentes clave a explorar: fundamentos 

teóricos, políticas públicas, experiencias 

educativas y retos metodológicos. Se 

consideraron subpreguntas orientadas a la 

clasificación, aplicación curricular y el 

impacto educativo de los conocimientos 

ancestrales. La formulación se realizó bajo el 

enfoque PICO adaptado a estudios 

cualitativos, considerando población 

(comunidades educativas), fenómeno de 

interés (saberes ancestrales) y contexto 

(Ecuador, educación básica intercultural). 

Definición de los criterios de elegibilidad y 

desenlaces de interés 

Para asegurar pertinencia y calidad, se 

definieron criterios de inclusión y exclusión 

claros. Se incluyeron artículos académicos, 

informes técnicos y documentos 

institucionales publicados entre 2016 y 2021, 

que abordaran de forma directa los saberes 

ancestrales en contextos educativos 

ecuatorianos. Los desenlaces de interés fueron: 

caracterización de saberes, modelos de 

integración curricular, propuestas 

pedagógicas, políticas públicas y barreras. Se 

excluyeron estudios que trataran el tema de 

forma superficial o que no se desarrollaran en 

el ámbito ecuatoriano. Solo se consideraron 

textos en español, inglés o portugués, con 

acceso al texto completo y revisión por pares o 

validación institucional. 

Búsqueda y evaluación de artículos 

relevantes en bases de datos y literatura gris 

La búsqueda bibliográfica se realizó en 

bases académicas como Scopus, RedALyC, 

SciELO, Google Scholar, DOAJ y PubMed. 

Asimismo, se consultó literatura gris 

proveniente de organismos como la FAO, 

Naciones Unidas y el Instituto Humboldt. Se 

utilizaron palabras clave como “saberes 

ancestrales”, “currículo intercultural”, 

“educación básica”, “Ecuador” y sus 

equivalentes en inglés y portugués. Se aplicó la 

técnica de bola de nieve para ampliar 

resultados y revisar referencias cruzadas. Se 

evaluó la calidad metodológica mediante una 

lectura crítica, valorando pertinencia temática, 

solidez teórica y contribución empírica, según 

una matriz de evaluación cualitativa de 

evidencia. 

Selección, extracción y síntesis de los 

estudios 

Tras la depuración inicial, se seleccionaron 

20 documentos que cumplían con los criterios 

de elegibilidad. La selección fue realizada por 

dos revisores de forma independiente. Se 

extrajeron datos clave como autor, año, tipo de 

publicación, ubicación geográfica, objetivos, 

metodología, hallazgos y aportes al currículo. 

La síntesis de la información se realizó 

mediante análisis temático, clasificando los 

contenidos en cuatro ejes: fundamentos 

teóricos y normativos, tipologías y relevancia 

de los saberes, experiencias curriculares y 

desafíos para la integración. Esta estructura 

permitió organizar los hallazgos de manera 

coherente y facilitar su discusión crítica y 

propositiva. 

 

 

 

 

 

 



SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
635 

 

Tabla 1 

Criterios de elegibilidad de los estudios incluidos en la revisión 

Criterio Descripción 

Tipo de documento Artículos científicos, informes técnicos, tesis, literatura gris 

validada 

Idioma Español, inglés o portugués 

Periodo de publicación 2016 - 2021 

Área geográfica Ecuador (principalmente), con casos comparativos en América 

Latina 

Enfoque temático Educación básica, saberes ancestrales, currículo intercultural 

Acceso al texto completo Sí 

Evaluación de calidad Revisión por pares o respaldo institucional 

Pertinencia al objeto de 

estudio 

Alta, con relación explícita entre saberes ancestrales y currículo 

escolar 

 

RESULTADOS Y DISCUSIÓN 

A continuación, se presenta en la Tabla 1 los 

hallazgos más relevantes identificados a partir 

del análisis de las fuentes consultadas. La 

estructura permite visualizar de manera 

sintética las contribuciones más significativas 

al debate sobre la incorporación de 

conocimientos ancestrales en el currículo de 

educación básica en Ecuador. 

Tabla 2 

Principales hallazgos sobre la integración de saberes ancestrales en la educación ecuatoriana 

Autor(es) Temática abordada Hallazgos clave 

Espinoza Briones et 

al. (2021) 

Saberes ancestrales y 

comunidades indígenas 

Se destaca la necesidad de rescatar y valorar el 

conocimiento ancestral como herramienta 

educativa y cultural. 

Andrade et al. 

(2017) 

Medicina ancestral 

Saraguro 

El conocimiento medicinal tradicional está 

profundamente arraigado y es fundamental para 

el bienestar comunitario. 

Cachipuendo et al. 

(2020) 

Enseñanza del kichwa Las tecnologías digitales pueden revitalizar 

lenguas ancestrales cuando se integran al 

proceso educativo. 

FAO (2020) Sistemas alimentarios 

sostenibles 

La sabiduría indígena es clave para la 

sostenibilidad agroalimentaria y debe 

integrarse en las políticas educativas y 

ambientales. 

Sarmiento et al. 

(2018) 

Conservación bio-

cultural 

La gestión comunitaria del territorio fortalece 

la educación patrimonial y ecológica en zonas 

andinas. 

Alelang et al. (2018) Etnobotánica y turismo 

rural 

La práctica ancestral de cultivo en huertos 

familiares posee valor educativo y turístico. 

Berger et al. (2020) Derechos indígenas Los derechos educativos de los pueblos 

indígenas están ligados al respeto y 

revitalización de sus conocimientos. 

Lebeau & Bindelle 

(2020) 

Producción ganadera 

rural 

La sabiduría agrícola tradicional influye en 

prácticas productivas sostenibles. 

Sarmiento et al. 

(2017) 

Gobernanza ambiental La gestión indígena del páramo puede 

enriquecer el currículo ambiental escolar. 



SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
636 

Autor(es) Temática abordada Hallazgos clave 

Nicholls et al. (2017) Agroecología y cambio 

climático 

La agroecología ancestral representa una 

respuesta resiliente a los desafíos ambientales 

globales. 

Ariza-Montobbio & 

Cuvi (2020) 

Educación ambiental 

comunitaria 

La co-gestión educativa basada en el 

ecosistema permite aprendizajes significativos 

y contextualizados. 

Greenwood & 

Lindsay (2019) 

Conocimiento indígena 

y salud 

La relación entre tierra, salud y conocimiento 

debe ser central en todo currículo intercultural. 

Morales et al. (2016) Plantas medicinales 

tradicionales 

Existe una rica tradición herbolaria aún no 

suficientemente reconocida en la educación 

formal. 

Ríos et al. (2017) Prácticas cotidianas y 

bienestar 

El consumo de bebidas medicinales como la 

horchata refuerza el vínculo entre salud, cultura 

y educación. 

Suárez-Guerra 

(2019) 

Inclusión educativa La integración curricular de saberes ancestrales 

requiere innovación metodológica y apertura 

institucional. 

Avella et al. (2021) Gestión local del 

páramo 

La escuela puede aprender del liderazgo 

ambiental indígena en la conservación de 

recursos hídricos. 

Ilvis (2018) Enseñanza del kichwa Aprender el idioma indígena fortalece la 

identidad y mejora la inclusión educativa. 

Martínez & Cielo 

(2017) 

Bienes comunes y 

territorio 

El territorio debe ser entendido como aula viva 

y espacio de aprendizaje colectivo. 

Sánchez & Torres 

(2020) 

Etnobotánica educativa La enseñanza de botánica desde el saber 

ancestral genera aprendizajes integradores y 

significativos. 

Naciones Unidas 

(2019) 

Conocimientos 

indígenas en la 

educación global 

Es urgente reconocer globalmente los saberes 

indígenas como patrimonio intelectual y 

pedagógico. 

Nota: Elaboración propia de los autores con base en las fuentes citadas 

Fundamentos teóricos y normativos de la 

interculturalidad en la educación 

En el corazón de los Andes, donde las 

montañas aún murmuran en quichua, la 

educación ecuatoriana comienza a despertar. 

No se trata solo de enseñar letras y números, 

sino de escuchar la memoria viva de los 

pueblos. La interculturalidad, según Berger et 

al. (2020), no debe entenderse como un simple 

encuentro entre culturas, sino como un proceso 

profundo de reconocimiento mutuo. La 

normativa ecuatoriana ha dado pasos firmes: la 

Constitución de 2008 y la Ley Orgánica de 

Educación Intercultural abren puertas a un 

currículo que no solo tolere, sino que valore y 

respire con los saberes ancestrales de las 

comunidades indígenas. 

Hablar de fundamentos es hablar también 

de justicia. Durante siglos, las epistemologías 

indígenas fueron arrinconadas, vistas como 

superstición o folclore. Hoy, se exige una 

mirada distinta. “La agroecología indígena 

ofrece un camino resiliente ante el cambio 

climático” (Nicholls, Henao & Altieri, 2017), 

y esa resiliencia es también epistemológica. El 

currículo no puede ignorar el conocimiento 

que nace del suelo, del ciclo lunar, del canto 

del colibrí. Estos saberes no solo enseñan a 

cultivar la tierra, sino también la identidad. 

Incluirlos en las aulas es una forma de 

reconciliación, un acto pedagógico 

profundamente humano. 

Desde los jardines etnobotánicos de 

Indonesia, Alelang et al. (2018) resaltan cómo 

las prácticas tradicionales son fuentes de 

conocimiento integral, entrelazando salud, 



SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
637 

biodiversidad y comunidad. Esa integración 

debe inspirar a Ecuador. No basta con traducir 

contenidos; hay que transformar los marcos 

teóricos. La educación intercultural debe partir 

del diálogo, no de la imposición. Como bien lo 

recuerda Sarmiento et al. (2017), la 

gobernanza ambiental de territorios ancestrales 

sólo es posible si se respeta la voz de quienes 

han vivido en simbiosis con esos ecosistemas. 

¿Cómo entonces construir currículo sin esa 

sabiduría viva? 

Las normativas ecuatorianas ya no caminan 

solas. Están acompañadas por procesos 

sociales y comunitarios. El Ministerio de 

Educación ha impulsado la Educación 

Intercultural Bilingüe (EIB), aunque aún 

persisten brechas. El reto es dejar de mirar la 

interculturalidad como un “añadido” y 

convertirla en eje transversal. Lebeau y 

Bindelle (2020), aunque enfocados en la 

ganadería, exponen una idea poderosa: los 

saberes locales mejoran la producción si se 

articulan con técnicas modernas. Esa misma 

lógica debe guiar la enseñanza: lo ancestral no 

se opone a lo académico, lo enriquece. La 

normativa debe reflejar esa 

complementariedad con firmeza. 

No todo está escrito en los libros. Muchos 

conocimientos se transmiten cantando, 

sembrando, mirando las estrellas. Por eso, los 

marcos teóricos deben ser lo suficientemente 

flexibles para permitir que el currículo abrace 

la oralidad, la espiritualidad y la experiencia. 

Berger et al. (2020) advierten que el riesgo 

mayor es la folklorización, reducir lo ancestral 

a una anécdota colorida. La normativa 

intercultural debe entonces cuidar el equilibrio 

entre estructurar sin encorsetar, guiar sin 

asfixiar. La comunidad no debe ser objeto de 

estudio, sino sujeto activo en la definición del 

qué y el cómo se enseña. 

En este cruce de caminos, la educación 

básica ecuatoriana tiene la oportunidad de 

reencantarse. Volver a mirar el saber como 

algo que también brota de la tierra y del 

tiempo. El reto es inmenso, pero también lo es 

la esperanza. Cada norma, cada política, cada 

teoría que se construye con sensibilidad 

intercultural es un paso hacia una escuela 

donde ningún niño tenga que elegir entre 

aprender y pertenecer. Y eso, al final del día, 

no es solo un mandato legal. Es un acto de 

amor y dignidad. 

Saberes ancestrales: definición, tipologías y 

relevancia educativa 

Los saberes ancestrales no son reliquias. 

Son presencias vivas, susurros del pasado que 

siguen caminando entre nosotros. Definirlos es 

difícil, porque no caben del todo en las 

palabras. Son “formas de conocer y 

comprender el mundo” desde la experiencia 

colectiva de los pueblos originarios, según 

Espinoza Briones et al. (2021). Estos 

conocimientos no están escritos en libros, sino 

tatuados en la memoria oral, en la práctica 

cotidiana, en la relación íntima con la 

naturaleza. Hablar de saberes ancestrales es 

hablar de identidad, resistencia y continuidad. 

Es mirar con respeto lo que por mucho tiempo 

se llamó “atraso”. 

Entre sus múltiples formas, los saberes 

ancestrales se expresan en la medicina 

tradicional, en los ciclos agrícolas, en las 

lenguas originarias, en los relatos 

cosmogónicos. Por ejemplo, los 

“hampiyachakkuna” de Saraguro, curanderos 

que sanan con plantas sagradas, preservan 

conocimientos botánicos milenarios con usos 

específicos para dolencias del cuerpo y del 

alma (Andrade et al., 2017). La FAO (2020) ha 

reconocido que estos saberes contribuyen a la 

sostenibilidad alimentaria, pues promueven 

sistemas agrícolas diversos, resilientes y 

respetuosos del entorno. Así, la sabiduría 

antigua dialoga con los desafíos modernos, 

ofreciendo respuestas que nacen de la tierra y 

no de la industria. 

La educación, sin embargo, ha mirado hacia 

otro lado por mucho tiempo. En lugar de 

incluir estos conocimientos, los ha silenciado. 

Y eso duele. Porque al excluir el saber 

ancestral del aula, se está negando una parte 

vital de la cultura de los estudiantes indígenas. 

Sarmiento et al. (2018) proponen un enfoque 

bio-cultural que valora no solo la 

biodiversidad, sino también la diversidad de 

saberes asociados a ella. En el bosque 

protegido de El Collay, por ejemplo, la 

conservación se convierte en una lección viva, 

en un aula sin paredes donde la comunidad 

enseña con los árboles. 



SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
638 

Hoy existen esfuerzos valiosos por revertir 

esta omisión. El kichwa, por ejemplo, se 

enseña en plataformas digitales como parte de 

un renacer lingüístico (Cachipuendo et al., 

2020). La tecnología, curiosamente, se 

convierte en aliada de la tradición. Y no se trata 

solo de rescatar lo perdido, sino de revitalizar 

lo que aún late. Como explica Espinoza 

Briones et al. (2021), la tipología de saberes 

incluye lo espiritual, lo simbólico, lo práctico, 

lo estético… y todo eso puede y debe tener 

lugar en la escuela. No como adorno, sino 

como contenido legítimo, útil y profundamente 

humano. 

El valor educativo de estos saberes va más 

allá de lo instrumental. Enseñar desde y con 

ellos fortalece la autoestima cultural, 

promueve el pensamiento holístico y fomenta 

el respeto por la diferencia. Cuando un niño 

aprende que su abuela no solo cuenta historias, 

sino que esas historias son ciencia, historia, 

ética y arte, su mundo se expande. “La lengua 

indígena es una forma de ver el universo”, 

afirman los investigadores kichwas en su 

propuesta pedagógica (Cachipuendo et al., 

2020). Y si eso es cierto —y lo es—, ¿cómo 

seguir negando su lugar en las aulas? 

Incluir los saberes ancestrales en el 

currículo no es un gesto simbólico. Es un acto 

de justicia. Significa aceptar que hay otras 

formas válidas de conocer, de enseñar, de 

aprender. Significa derribar la idea de que solo 

lo escrito importa, y abrir espacio a la voz, al 

gesto, al rito. Los saberes ancestrales no 

buscan reemplazar la ciencia occidental, sino 

caminar junto a ella, en diálogo. Porque 

educar, en el fondo, es aprender a convivir con 

otras verdades. Y en ese encuentro, todos —

docentes, estudiantes, comunidades— salimos 

enriquecidos. 

Análisis de experiencias y enfoques 

curriculares existentes 

En los valles de Chimborazo, una maestra 

detiene su clase para que sus estudiantes 

escuchen a una yerbatera. No es una 

interrupción, es aprendizaje. Ella muestra 

plantas como la uña de gato o el toronjil, y los 

niños, con ojos asombrados, descubren que la 

salud también se cultiva. Morales et al. (2016) 

documentan estas prácticas como parte del 

tejido educativo no oficial que sobrevive en la 

memoria viva de las comunidades. Sin 

embargo, lo que florece en los patios aún rara 

vez aparece en los libros. El currículo oficial, 

muchas veces, no sabe qué hacer con tanta 

sabiduría. 

Algunas instituciones han dado pasos 

firmes hacia un enfoque integrador. En la 

región sur del Ecuador, el consumo cotidiano 

de horchata —una bebida herbal tradicional— 

se ha convertido en pretexto pedagógico para 

hablar de botánica, salud comunitaria y 

cultura. Ríos et al. (2017) explican cómo este 

tipo de prácticas no solo fortalecen contenidos 

curriculares, sino que refuerzan el bienestar 

colectivo. Es un saber que se bebe, que se 

comparte, que se hereda. ¿Puede haber algo 

más educativo que eso? Y sin embargo, estas 

experiencias aún son vistas como periféricas, 

como anexos simpáticos a lo “realmente 

importante”. 

La dificultad, como advierte Suárez-Guerra 

(2019), no está en la riqueza del conocimiento 

ancestral, sino en la rigidez del sistema 

educativo. Los docentes quieren innovar, pero 

a menudo se sienten atados por una 

planificación que no deja espacio a lo 

vivencial. Además, muchos no han sido 

formados para reconocer el valor pedagógico 

de lo ancestral. Aquí entra el desafío 

metodológico: ¿cómo traducir la espiritualidad 

de una ceremonia o el simbolismo de un tejido 

en objetivos de aprendizaje mensurables? Tal 

vez no se trata de traducir, sino de transformar 

nuestra forma de evaluar lo que significa 

“aprender”. 

Por fortuna, también hay ejemplos 

luminosos. En comunidades de los Andes 

centrales, proyectos de co-gestión educativa 

han logrado que los saberes locales orienten el 

currículo desde su raíz. Ariza-Montobbio y 

Cuvi (2020) relatan cómo, en ciertos 

territorios, la adaptación ecosistémica se 

convierte en una pedagogía de la vida. Los 

estudiantes aprenden sobre los ciclos del agua, 

la gestión del páramo y la defensa del territorio 

a través del diálogo con mayores, líderes 

comunales y agricultores. Allí, la escuela no 

impone saber, sino que lo recoge y lo devuelve 

amplificado, con respeto y creatividad. 



SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
639 

Greenwood y Lindsay (2019) plantean que 

cualquier enfoque educativo intercultural debe 

comenzar por sanar la relación entre tierra, 

salud y conocimiento. En el caso ecuatoriano, 

eso significa mirar de frente la historia de 

despojo y negación que ha enfrentado el saber 

indígena. En muchas escuelas, los niños siguen 

oyendo que “hablar quichua no sirve para 

nada” o que “las plantas no curan de verdad”. 

Pero cuando se les invita a investigar con sus 

abuelos, cuando ven que su lengua y sus 

prácticas están en los libros, algo se enciende 

en ellos. Eso es poder educativo real. 

Aún queda mucho por hacer. El reto no es 

solo incluir contenidos ancestrales, sino 

cambiar el corazón del enfoque curricular. 

Significa abrir espacios de co-creación con las 

comunidades, flexibilizar planes y confiar en 

otras formas de saber. Como afirma Suárez-

Guerra (2019), se necesita valentía 

institucional para legitimar lo que por siglos se 

mantuvo al margen. Pero también se necesita 

ternura. Porque este no es un proceso técnico: 

es profundamente humano. Cada experiencia 

que logra integrar lo ancestral en el aula es un 

acto de memoria, de justicia y de amor por el 

conocimiento en todas sus formas. 

Retos y propuestas para una integración 

efectiva en el currículo 

Incluir los saberes ancestrales en el 

currículo no es simplemente una reforma 

técnica. Es una apuesta por el alma de la 

educación. Pero no es fácil. El primer gran reto 

es el prejuicio, ese eco que aún repite que lo 

ancestral es anticuado, que no sirve en un 

mundo digital. Lo decía con claridad la ONU 

(2019): los conocimientos indígenas no son 

reliquias del pasado, sino recursos valiosos 

para el presente global. Sin embargo, falta 

valentía institucional. Falta abrir las puertas del 

aula al campo, a la palabra oral, al fuego 

ceremonial, al idioma que la escuela olvidó. 

Uno de los desafíos más sensibles es el 

idioma. El kichwa, por ejemplo, es mucho más 

que una herramienta de comunicación: es una 

visión del mundo. Sin embargo, su enseñanza 

aún es débil, fragmentaria, poco 

contextualizada. Ilvis (2018) mostró cómo, 

incluso en escuelas interculturales, el kichwa 

se enseña como una asignatura más, sin 

conexión real con el entorno o con los otros 

saberes de la comunidad. ¿Cómo lograr que el 

idioma viva? Volviéndolo parte del todo: del 

juego, de la ciencia, del arte. Solo así los niños 

no lo aprenderán por obligación, sino por amor 

y pertenencia. 

El currículo nacional aún tiene dificultades 

para integrar los saberes desde una lógica 

horizontal. No basta con agregar contenidos 

sobre plantas medicinales o fiestas 

tradicionales; se necesita un cambio en la 

forma de enseñar. Sánchez y Torres (2020) 

afirman que la etnobotánica puede ser una 

puerta de entrada poderosa, porque permite 

unir ciencia, cultura y experiencia comunitaria. 

Pero eso implica metodologías activas, salir 

del aula, escuchar a los sabios. Y también 

capacitar a docentes que, aunque bien 

intencionados, muchas veces no saben cómo 

trabajar con estos conocimientos de manera 

respetuosa y profunda. 

Además, la gestión del territorio y los 

bienes comunes —como los páramos, los ríos, 

los cultivos colectivos— son escenarios 

educativos naturales. Martínez y Cielo (2017) 

explican que el aprendizaje significativo 

ocurre cuando el estudiante comprende su rol 

dentro de una comunidad que habita y cuida un 

espacio común. Los saberes ancestrales están 

profundamente anclados en el territorio, y 

cualquier currículo que los ignore queda 

incompleto. Avella et al. (2021), por su parte, 

destacan que la gestión comunitaria del 

páramo ha enseñado a jóvenes y adultos a leer 

el paisaje como si fuera un texto lleno de 

significados. 

La fragmentación institucional también es 

un reto serio. Muchas veces, las iniciativas 

interculturales nacen de esfuerzos individuales 

o locales, sin un respaldo estatal claro. Es 

como sembrar sin agua. Falta articulación entre 

ministerios, comunidades, universidades y 

gobiernos locales. Y eso limita el alcance de 

los proyectos, su sostenibilidad. Pero también 

hay esperanza: redes de docentes, sabios 

indígenas, investigadores y activistas están 

tejiendo propuestas desde abajo. Como bien 

recoge la ONU (2019), el reconocimiento y 

preservación del conocimiento ancestral no 

puede depender solo de discursos: necesita 



SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
640 

voluntad política, financiamiento, formación 

y, sobre todo, una visión compartida de país. 

Entonces, ¿qué proponemos? Primero, abrir 

espacios de diálogo real entre escuela y 

comunidad. Segundo, flexibilizar los 

instrumentos curriculares para que respondan 

al contexto cultural y territorial. Tercero, 

formar docentes sensibles, curiosos, con raíces 

y alas. Cuarto, legitimar la voz de los abuelos 

como parte del cuerpo docente. Y, finalmente, 

dejar que la educación vuelva a ser una 

ceremonia de vida. Porque como dice un refrán 

andino, “donde habla el corazón, florece la 

sabiduría”. Y quizá eso es lo que la escuela ha 

olvidado: que enseñar también es un acto de 

afecto, de memoria y de reciprocidad. 

CONCLUSIONES 

La revisión permitió constatar que los 

saberes ancestrales representan un componente 

fundamental en la construcción de una 

educación contextualizada, situada y 

respetuosa de la diversidad cultural. Sin 

embargo, su incorporación en el currículo de 

educación básica ecuatoriana ha sido parcial, 

limitada por enfoques estandarizados y 

fragmentarios. A pesar de los avances 

normativos en materia de interculturalidad, 

persiste una brecha entre la política educativa 

y su aplicación en la práctica. Esta distancia 

refleja tensiones epistemológicas aún no 

resueltas entre el conocimiento académico y 

las formas tradicionales de saber, lo cual 

compromete el derecho de los pueblos 

originarios a una educación culturalmente 

pertinente. 

Los saberes ancestrales, en sus distintas 

tipologías —agroecológicas, lingüísticas, 

medicinales, espirituales—, tienen un alto 

potencial educativo cuando se articulan con el 

currículo formal desde enfoques 

participativos, territoriales y dialógicos. Las 

experiencias analizadas demuestran que su 

integración no solo fortalece la identidad 

cultural de las comunidades, sino que mejora 

la calidad del aprendizaje al vincular teoría y 

práctica, conocimiento y vida cotidiana. Esto 

requiere superar la visión folclórica que 

muchas veces acompaña estos saberes e 

integrarlos como formas legítimas de 

conocimiento. La educación intercultural 

efectiva demanda una transformación 

profunda de las metodologías, lenguajes y 

criterios de evaluación utilizados. 

Asimismo, el estudio reveló que existen 

experiencias educativas exitosas basadas en la 

colaboración entre docentes, sabios 

comunitarios y actores sociales. Estas 

propuestas han demostrado que es posible 

construir modelos curriculares interculturales 

que reconozcan la voz de las comunidades y 

respondan a sus necesidades. No obstante, aún 

se enfrentan desafíos significativos como la 

falta de formación docente especializada, 

recursos didácticos contextualizados y 

políticas sostenibles que garanticen 

continuidad. La integración de los saberes 

ancestrales exige voluntad política, pero 

también compromiso ético y epistemológico 

con la equidad y la justicia educativa para los 

pueblos indígenas y afrodescendientes del 

país. 

Los hallazgos evidencian que la 

incorporación efectiva de saberes ancestrales 

en el currículo no puede reducirse a iniciativas 

aisladas. Es necesario impulsar reformas 

estructurales que legitimen estas formas de 

conocimiento dentro del sistema educativo 

nacional. Esta revisión propone avanzar hacia 

una pedagogía del reconocimiento y el respeto 

mutuo, que supere los modelos 

monoculturales. Además, se recomienda 

fortalecer la investigación educativa desde 

enfoques interculturales, generar materiales 

didácticos multilingües y diseñar políticas 

públicas inclusivas. La educación básica 

ecuatoriana debe convertirse en un espacio 

donde los saberes ancestrales florezcan y 

dialoguen con otros saberes para formar 

ciudadanías más conscientes, críticas y 

solidarias. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Alelang, I. F., Hakim, L., & Batoro, J. (2018). The 

ethnobotany of Abui’s home gardens and 

its potentiality to support rural tourism 

development in Alor, Indonesia. Journal of 

Indonesian Tourism and Development 

Studies, 6(2), 120–125. 

https://doi.org/10.21776/ub.jitode.2018.00

6.02.07 

https://doi.org/10.21776/ub.jitode.2018.006.02.07
https://doi.org/10.21776/ub.jitode.2018.006.02.07


SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
641 

Andrade, J. M., Lucero Mosquera, H., & Armijos, 

C. (2017). Ethnobotany of Indigenous 

Saraguros: Medicinal plants used by 

community healers “Hampiyachakkuna” 

in the San Lucas Parish, Southern Ecuador. 

BioMed Research International, 2017. 

https://doi.org/10.1155/2017/9343724 

Ariza-Montobbio, P., & Cuvi, N. (2020). 

Ecosystem-based adaptation in Ecuador: 

Good practices for adaptive co-

management. Ambiente e Sociedade, 23. 

https://doi.org/10.1590/1809-

4422ASOC20180315R2VU2020L4AO 

Avella, C., Sosa, C., Marín, C., Galvis, M., 

Victoria, M., & I, T. (2021). Claves para la 

gestión local del páramo (M. Galvis, Ed.). 

Instituto de Investigación de Recursos 

Biológicos Alexander von Humboldt. 

Berger, D. N., Bulanin, N., García-Alix, L., Jensen, 

M. W., Leth, S., Alvarado, E., Mamo, D., 

Parellada, A., Marie, L., Petersen, L., Rose, 

G., Thorsell, S., & Wessendorf, K. (2020). 

The Indigenous. 

Cachipuendo, B. B., Díaz Gispert, I. L., & 

Cahuasquí Anrango, J. A. (2020). Diseño 

de un aplicativo web para la enseñanza del 

idioma kichwa. Revista Iberoamericana 

para la Investigación y el Desarrollo 

Educativo, 11, 146. 

https://doi.org/10.23913/ride.v11i21.781 

Espinoza Briones, H. B., Chang Muñoz, W. L., 

Carranza Patiño, H. M., & Tubay Moreira, 

M. F. (2021). Saberes ancestrales: una 

revisión para fomentar el rescate y 

revalorización en las comunidades 

indígenas del Ecuador. Journal of Science 

and Research: Revista Ciencia e 

Investigación, 6(Extra 3), 112–128. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?

codigo=8168767 

Food and Agriculture Organization of the United 

Nations – FAO. (2020). La Comisión de 

Agricultura ha trabajado para hacerla 

más sostenible. Vigésima séptima sesión. 

Centro Mundial de Sistemas Alimentarios 

Autóctonos. 

Greenwood, M., & Lindsay, N. M. (2019). A 

commentary on land, health, and 

Indigenous knowledge(s). Global Health 

Promotion, 26(3_suppl), 82–86. 

https://doi.org/10.1177/175797591983126

2 

Ilvis, Y. M. S. (2018). El aprendizaje del idioma 

kichwa y el fortalecimiento de la inclusión 

educativa en 10mo año de educación 

general básica de la Unidad Educativa 

Comunitaria Intercultural Bilingüe 

Guardiana de la Lengua y los Saberes 

Santiago de Guayaquil. Atlante, 154. 

Lebeau, F., & Bindelle, J. (2020). How do 

management practices and farm structure 

impact productive performances of dairy 

cattle in the province of Pichincha, 

Ecuador. Journal of Agriculture and Rural 

Development in the Tropics and 

Subtropics, 121(2), 233–241. 

https://doi.org/10.17170/kobra-

202010191971 

Martínez, L., & Cielo, C. (2017). Bienes comunes 

y territorios rurales: una reflexión 

introductoria. Eutopía, Revista de 

Desarrollo Económico Territorial, 11, 7–

16. 

https://doi.org/10.17141/eutopia.11.2017.

3036 

Morales, F., Padilla, S., & Falconí, F. (2016). 

Medicinal plants used in traditional herbal 

medicine in the province of Chimborazo, 

Ecuador. African Journal of Traditional, 

Complementary and Alternative 

Medicines, 14(1), 10–15. 

https://doi.org/10.21010/ajtcam.v14i1.2 

Nicholls, C. I., Henao, A., & Altieri, M. A. (2017). 

Agroecología y el diseño de sistemas 

agrícolas resilientes al cambio climático. 

Agroecología, 10(1), 7–31. 

Rios, M., Tinitana, F., Jarrín-V., P., Donoso, N., & 

Romero-Benavides, J. C. (2017). 

“Horchata” drink in Southern Ecuador: 

Medicinal plants and people’s wellbeing. 

Journal of Ethnobiology and 

Ethnomedicine, 13(1), 1–20. 

https://doi.org/10.1155/2017/9343724
https://doi.org/10.1590/1809-4422ASOC20180315R2VU2020L4AO
https://doi.org/10.1590/1809-4422ASOC20180315R2VU2020L4AO
https://doi.org/10.23913/ride.v11i21.781
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8168767
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8168767
https://doi.org/10.1177/1757975919831262
https://doi.org/10.1177/1757975919831262
https://doi.org/10.17170/kobra-202010191971
https://doi.org/10.17170/kobra-202010191971
https://doi.org/10.17141/eutopia.11.2017.3036
https://doi.org/10.17141/eutopia.11.2017.3036
https://doi.org/10.21010/ajtcam.v14i1.2


SAGA Rev. Cienc. Multidiscip. | e-ISSN 3073-1151 | Abril-Junio, 2025 | vol. 2 | núm. 2 | pág. 632-642 

 

                               López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor 

Mora, M. J. 
642 

https://doi.org/10.1186/s13002-017-0145-

z 

Sánchez, J., & Torres, L. (2020). Educación, 

etnobotánica y rescate de saberes 

ancestrales en el Ecuador. Revista 

Espacios, 41(23), 158–170. 

http://www.ifac.revistaespacios.com/a20v

41n23/a20v41n23p14.pdf 

Sarmiento, C., Osejo, A., Ungar, P., & Zapata, J. 

(2017). Páramos habitados: desafíos para 

la gobernanza ambiental de la alta montaña 

en Colombia. Biodiversidad en la 

Práctica, 2(1), 122. 

Sarmiento, F., Vázquez, A., Aguilar, G., Cheddadi, 

R., Bush, M., Donoso, M., Palacios, E., 

Kong, I., & Sarmiento, F. (2018). Tree 

microrefugia and community-based 

conservation in Tropandean 

mountainscapes: A bio-cultural approach 

for heritage management of “El Collay” 

Protected Forest in Southeastern Ecuador. 

Satoyama Initiative Thematic Review, 4, 

98–113. 

Suárez-Guerra, P. A. (2019). Incorporación de los 

saberes ancestrales en la educación 

ordinaria. Ciencia Unemi, 12(30), 130–

142. https://doi.org/10.29076/issn.2528-

7737vol12iss30.2019pp130-142p 

United Nations. (2019, April). Los conocimientos 

tradicionales de los pueblos indígenas 

deben preservarse y valorarse a nivel 

mundial, subrayan los oradores al abrir la 

sesión anual del Foro Permanente. 

Cobertura de reuniones y comunicados de 

prensa. 

DECLARACIÓN DE CONFLICTO DE INTERESES 

Los autores declaran no tener conflictos de intereses. 

 

 

 

DERECHOS DE AUTOR 

López Avalos, K. I., Zambrano Guanulema, D. J., Bustos Cardenas, M. A., & Gaibor Mora, M. J. 

(2025) 

 

 

 

Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo la licencia Creative Commons de Atribución No 

Comercial 4.0, que permite su uso sin restricciones, su distribución y reproducción por cualquier 

medio, siempre que no se haga con fines comerciales y el trabajo original sea fielmente citado. 

 

 

 

El texto final, datos, expresiones, opiniones y apreciaciones contenidas en esta publicación es de 

exclusiva responsabilidad de los autores y no necesariamente reflejan el pensamiento de la revista. 

https://doi.org/10.1186/s13002-017-0145-z
https://doi.org/10.1186/s13002-017-0145-z
http://www.ifac.revistaespacios.com/a20v41n23/a20v41n23p14.pdf
http://www.ifac.revistaespacios.com/a20v41n23/a20v41n23p14.pdf
https://doi.org/10.29076/issn.2528-7737vol12iss30.2019pp130-142p
https://doi.org/10.29076/issn.2528-7737vol12iss30.2019pp130-142p

